

پیش از این، چند ویژگی اختصاصی انسان، ناشی از کیفیت خلق و آفرینش وی، معرفی شد. اکنون، در این شماره، ویژگیهای دیگری از فطرت انسان را معرفی مینماییم.

# ایان اعلی اطلق وثیت

مهدیفیض نویدخلعتبری

# حكمت شانزدهم

# يك تقسيم بندى ساده

درانسان شناسی قرآنی

اینکه بخواهیم مؤلفههای وجودی انسان را از هم تفکیک کنیم، کاری است ناشی از تساهل و تسامح، زیرا وجود انسان وجودی یکپارچه است؛ با وجود ایسن برای اینکه بتوانیم این وجود یکپارچه را بهتر بشناسیم، ناگزیریم مؤلفههای آن را به صورت متمایز از یکدیگر شناسایی کنیم. در عین حال، ما در کنار وجود انسان را در حالت ترکیب و به صورت یکپارچه و به جزء به جزء به جزء بشناسیم. با این مقدمه، از «چهار مؤلفه» در وجود انسان را در حالت ترکیب و به صورت یکپارچه مؤلفه» در وجود انسان نام میبریم و با عنایت به جزءنگری و نگاه محدود دوری کنیم، این چهار مؤلفه، که تا حدودی مستقل ولی در تأثیر و تأثر با یکدیگرند که تا حدودی مستقل ولی در تأثیر و تأثر با یکدیگرند عبارتاند از: ایمان، اعمال، اخلاق و نیت.

منظور از ایمان باورهایی است که با قلب انسان گره خورده است و در واقع با جنبههای دیگر وجود انسان، «مرتبط» شده است. منظور از اعمال، رفتارهای ظاهری انسان است که البته به رفتارهای

باطنی او پیوسته است؛ (مثلاً حمله کردن به افراد که ناشی از غلیان و خشم درونی است. منظور از اخلاق، صفات باطنی و ملکات نفسانی است؛ یعنی آن روحیه ای که در انسان وجود دارد. بالاخره نیت، که به انگیزه، میل، هدف و آرمان اشاره دارد.

می دانیم که اعمال بر اخلاق اثر گذار است، این را هم باید دانست که این تأثیر می تواند مثبت و یا منفی باشد. برای مثال، اگر عمل «اخم کردن» من نسبت به یک دانش آموز، با «انگیزه» تخلیهٔ ناراحتی روحیام و یا حتی از یک موضوع دیگر، مشلاً فشارهای اقتصادی، باشد، من در واقع از نظر «اخلاقی» افت می کنم. اما اگر با نیت اصلاح دانش آموز باشد، اثر مثبت بر اخلاق من می گذارد و مرا به انسانی دلسوز تر و خیر خواه تر تبدیل می کند. همین اعمال، بر ایمان من هم اثر می گذارد. هر «عمل» خطا که از «نیت» سرچشمه بگیرد، ایمان را خدشمدار می کند. و باخدش می با نیت خیر، ایمان انسان را افزایش می دهد.



#### حكمت هفدهم

### نقش مرکزی نیت

اگر عمل «اخم کردن» من نسبت به یک دانش آموز، با «انگیزه» تخلية ناراحتي روحیام و یا حتی از یک موضوع دیگر، مثلا فشارهاي اقتصادی، باشد، من در واقع از نظر «اخلاقی» افت مىكنم

اساسے بودن نقش نیت تا آنجاست که حتی اگر انجام عمل خطا ناشی از یک نیت مثبت باشد، ایمان را افزايش مي دهد. اينكه گفته مي شود «انمّا الاعمال بالنّيات»، منظور اين است كه ملاك هر عملي نیتی است که در پشت آن عمل نهفته است. حتی عمل بت پرستی با نیت خیر، می تواند، و نه لزوما، در درازمدت به نجات انسان و رسیدن به باورهای صحیـح و ایمان حقیقی منتهی شـود که خود این ایمان، تصحیـح عمل را نیز با خود خواهد داشـت. قرآن کریم در سـورهٔ زمر آیهٔ ۳، به عمل نادرسـت بت پرستان و نیت آنان که بر زبان می آورند، اشاره میکند و ســپس «داوری» در مورد آن را به خداوند «واگــذار» می کنــد، و البته به این نکته هم اشــاره می کند که اگر این نیت آنان دروغگویی و ناسپاسی باشد، از هدایت محروم می شوند: «آگاه باش که دین خالص از آن خداست اما آنان که سوای او دیگری را بــه خدایی گرفتهاند، می گویند ما بتان را از آن رو

می پرستیم تا وسیله نزدیکی مان به خدای یکتا شوند. خدا در آنچه اختلاف می کنند میانشان حکم خواهد کرد. البته خداوند آن را که دروغگو و ناسـپاس باشد هدایت نمی کند.» [زمر ۳/

بی تردید منظور از این آیه، تأیید خطای بت پرستان نیست، بلکه ارزش و اهمیت نیت تقرب به خدا را بازگو می کند. نقش نیت مثبت آنقدر اساسی است که اگر همراه با باوری صحیح باشد هم خود انسان و تفکراتـش ارتقا پیدا می کند و هـم در جامعه اثر می گذارد و تفکرات مألوف مردم را به چالش می کشد. آیه ۴۶ سـبأ به این نکته اشاره می کند: «بگو شما را فقـط به یک چیز اندرز میدهـم: دو نفر دو نفر و یا به تنهایی برای خدا قیام کنید. سپس بیندیشید، تا بدانید که در یار شما (پیامبر صلی الله علیه و آله) هیچ دیوانگی نیست. بلکه اوست که شما را از آمدن عذابی شدید بیم میدهد.»

### حكمت هجالهم

# (نیت) قیام برای خدا

این نکتهٔ مهمی در شناساندن نقاط شروع جریان تعلیموتربیت در جامعه است که قرآن پیش پای دلسوزان و مربیان و معلمان می گذارد. در اینجا به دو گفتــار از امــام خمینی (ره) در این زمینه اشــاره می شود. چه بسا این گفتارها موجب دگر گونی نگرش دستاندر کاران تعلیم و تربیت، و دلگرمی آنان شود. مطالب داخل [] از نویسندگان است:

\*«[باور صحیح:]اگر ما توانستیم این مطلب را به قلب خودمان وارد کنیم که هر چه هست از اوست، دیگر نه از شکست می ترسیم، نه از چیز دیگر. همه از اوست، و اگر این معنا در قلب ما حاصل باشــد شکست هم نیست در کار. [نشان دادن نیت:] برای خدا قیام کنید: انما اعظكم بواحدة ان تقوموا لله، از تمام موعظهها خدای تبارک و تعالی [یکی را] انتخاب کرده؛ این یک موعظـه را: قل انما اعظكم بواحدة؛ يعني [مي كويد:] همین یکی را من موعظه می کنم، چون همه چیز در اينجاست: انما اعظكم بواحدة ان تقوموا لله، همه چيز در قيام لله است. قيام لله، معرفت الله مي أورد. قيام لله فدایی برای الله می آورد. قیام لله فداکاری برای اسلام

مي آور د. همه چيز در اين قيام لله است، و لهذا تنها موعظـهای که انتخاب کرده خدای تبارک و تعالی از بين موعظهها همين موعظه است كه ان تقوموا لله مثنى و فرادى؛ اجتماعى و انفرادى قيام لله بكنيد. انفرادی برای وصول به معرفت الله، اجتماعی برای وصـول به مقاصد الله. و من اميدوارم خداى تبارك و تعالى به ما و شما و به همهٔ ملتها توفيق عنايت كند که این راه را برویم و برای خدا کارها را انجام بدهیم.» (صحیفه امام (ره)، ج ۱۸) \* «خدای تعالی در این کلام شریف [آیه یادشده]، از سرمنزل تاریک طبیعت تا منتهای سیر انسانیت

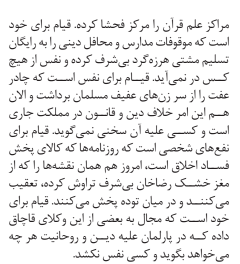
را بیان کرده، و بهترین موعظههایی است که خدای عالـم از میانهٔ تمام مواعظ انتخاب فرموده و این یک کلمه را پیشنهاد بشر فرموده. این کلمه تنها راه اصلاح دو جهان است. قیام برای خداست که ابراهیم خلیلالرحمن را به منزل خَلت رسانده و از جلوههای گوناگون عالم طبیعت رهانده:

> خلیل آسا در علمالیقین زن نداي «لا احبّ الآفلين» زن. [مولوي]

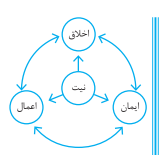


قیام لله است که موسے کلیم را با یک عصا به فرعونیان چیره کرد و تمام تخت و تاج آنها را به باد فنا داد و نیز او را به میقات محبوب رساند و به مقام صعق و صحو کشاند. قیام برای خداست کــه خاتمالنّبیین - صلیالله علیه و آله- را یکتنه بر تمام عادات و عقاید جاهلیت غلبه داد و بتها را از خانـهٔ خـدا برانداخت و بهجای آن توحیـد و تقوا را گذاشت و نیز آن ذات مقدس را به مقام «قاب قوسین أوأدني ٣»ر ساند.

[اشاره به ادامهٔ معنای آیه- نویسنده] خودخواهی و ترک قیام برای خدا ما را به این روزگار سیاه رسانده و همـهٔ جهانیـان را بر ما چیره کرده و کشــورهای اسلامی را زیر نفوذ دیگران درآورده. قیام برای منافع شخصی است که روح وحدت و برادری را در ملت اسلامی خفه کرده. قیام برای نفس است که بیش از ده میلیون جمعیت شیعه ٔ را بهطوری از هم متفرق و جدا کرده که طعمهٔ مشتی شهوت پرست پشت میزنشین شدهاند. قیام برای شخص است که یک نفر .... بیسـواد [رضاخان پهلـوی] را بر یک گروه چندین میلیونی چیره می کند که حَرث و نسل آنها را دستخوش شهوات خود می کند. قیام برای نفع شخصی است که الان هم چند نفر کودک خیابانگرد را در تمام کشور بر اموال و نفوس و اعراض مسلمانان حکومت داده. قیام برای نفس امّاره است که مدارس علم و دانش را تسلیم مشتی کودک ساده کرده و



هان ای روحانیون اسلامی! ای علمای ربّانی! ای دانشـمندان دیندار! ای گویندگان آییندوست! ای دينداران خداخواه! اي خداخواهان حق پرست! اي حق يرستان شرافتمند! اي شرافتمندان وطنخواه! ای وطنخواهان با ناموس! موعظت خدای جهان را بخوانید و یگانه راه اصلاحی را که پیشنهاد فرموده، بپذیرید و ترک نفعهای شخصی کرده تا به همهٔ سعادتهای دو جهان نایل شوید و با زندگانی شــرافتمندانه دو عالم، دســت در آغوش شوید.... .» (صحیفه امام (ره)، ج۱)





#### حڪمت نو ز دهم

# بها دادن به احتمال برا من از فطرت

نکتهٔ مهم دیگری که در رابطه با نمودار یاد شده و مؤلفههای وجودی انسان باید یادآور شد این است که نقطه شروع برای تصحیح عمل انسان، داشتن گمان (احتمال بالای ۵۰٪) نسبت به پیامد آن عمل است و نه لزوما داشتن یقین و باور حتمی به پیامد آن. در این آیه که از زبان بهشتیان است تأمل کنید:

...انيّ ظننتُ أنيّ ملاق حسابيه (حاقه: ٢٠) (اهل بهشـت گوید:) من گمان داشتم که حساب اعمالــم را میبینــم و در مقابل، از زبــان خطاکاران

...ألا يظَــنَّ أولئك أنَّهم مبعوثـون؟ (مطفقين: ۴) آیا اینان (گرانفروشان) گمان ندارند که در قیامت برانگیخته میشوند (و باید پاسخگو باشند)؟

با استفاده از این آیات می توان گفت که در واقع، گمان و احتمال فرد به نتایج یک عمل، تکیهگاه خوبی برای اصلاح و تغییر در عمل است. چرا که، با تغییر عمل فرد، به تدریج ایمان ظنّی وی، تبدیل بـه ایمان قطعی میشـود. البته متأسـفانه در اکثر ترجمههای قرآن، کلمه ظن در این آیات مترادف واژه یقین ترجمه شده است و لذا ارزش کاربردی ظنً صحیح را از بین برده است.

در حکمتهای دیگری خواهیم دید که لایههای وجود انسان متعددتر و متنوعتر است از آنچه گفته شده. انشاءالله در شمارههای بعدی، دیگر ویژگیهای اختصاصی انسان بررسی میشود.

#### 🖈 پینوشتها

۱. بیهوشی و در اصطلاح عرفان به معنی فنای عبد سالک. اشاره به اعراف: ۱٤۳. ۲. هوشیاری و در اینجا بقای بالله پس از فنای فیالله. و بازگشت به عالم ناسوت برای امتثال امر رب جليل. ٣. اشاره به آيهٔ ٩، سورهٔ نجم. ٤. این سخن امامخمینی به دههٔ ۱۳۱۰ مربوط است.